## Учение Церкви Адвентистов Седьмого Дня

### А. История

Мы начнем нашу дискуссию с того, какие факторы приводили к развитию учения Церкви Адвентистов Седьмого Дня как о последних временах, так и о спасению[[1]](#footnote-1).

В XIX веке баптистский проповедник в Америке по имени Уильям Миллер посвятил себя изучению библейской эсхатологии. Отталкиваясь от того, что написано в Дан. 9:25 о «том времени, как выйдет повеление о восстановлении Иерусалима», т.е. в 457 г., Миллер предсказал, что Иисус должен был прийти по истечении 2300 «пророческих дней», т.е. 2300 лет после этой даты в соответствии с тем, что написано в Дан. 8:14. Получается, что Иисус должен был вернуться в либо в 1843 г., либо в 1844 г. Он нашёл подтверждение своему тезису, написанному в Дан. 12:12: «Блажен, кто ожидает и достигнет тысячи трёхсот тридцати пяти дней». Начало этого срока Миллер отнёс к установлению папства в 508 г. И снова, получается 1843 г.

После неудачи своей эсхатологической системы Миллер публично признал свою ошибку. Но один из его последователей, Хирам Эдсон, не был готов сдаться. В молитве он искал Бога и, якобы, в видении получил откровение, что в эту дату Иисус не пришёл на землю, а вошёл в небесное Святое Святых. В силу его «видения» он с другом О. Кросиером стал выдвигать учение, что Иисус вошёл в небесное Святое Святых, чтобы «изгладить» грехи уже умерших верующих. Дело в том, что до этого момента верующие могли получать только прощение грехов, а их «изглаживание» ещё не состоялось.

Видение Эдсона подтвердила семнадцатилетняя девушка Елена Хармон (Уайт), которая впоследствии стала главным пророком этого движения, и которой приписывали «дух пророчества», описанный в Откр. 19:10. По сей день у адвентистов её авторитет остаётся неоспоримым.

В то время существовала группа баптистов, которая верила, что верующим надо соблюдать субботу и проводить богослужение именно в этот день. Последователи Миллера также приняли это убеждение, и оно снова было подтверждено видением Елены Уайт, которая, якобы, видела в видении Десять заповедей, и вокруг четвёртой наблюдалось некое сияние, указывающее на центральность этой заповеди.

Среди адвентистов особо продвигал учение о субботе Джозеф Бейтс, который дошёл до того, чтобы сказать, что проведение богослужения по воскресеньям является начертанием зверя (Откр. 13:16). Божий верный «остаток» будет соблюдать субботу.

### Б. Учение

Подробнее рассмотрим утверждение адвентистов, что в 1844 году Иисус вошёл в небесное Святое Святых[[2]](#footnote-2). Адвентисты утверждают, что «Сразу же после вознесения Христос был провозглашен нашим великим Первосвященником, приступив к ходатайственному служению, прообразом которого была работа первосвященника в святом отделении земного святилища». Там Он теперь проводит так называемый «следственный суд» с целью «окончательного удаления всех грехов. Прообразом ее является очищение древнего еврейского святилища в День искупления».

Следственный суд определяет, «кто из еще живущих на земле пребывает во Христе, соблюдая заповеди Божьи и веру Иисуса, и потому готов в Нем к водворению в Его вечное Царство». Таким образом, «Следственный суд позволяет всем небожителям увидеть, кто из умерших почил во Христе и потому достоин в Нем принять участие в первом воскресении».

Получается, что грехи верующих во Христа «прощены», но ещё не «изглажены»: «Прежде чем эти записи будут окончательно изглажены, они будут исследованы, чтобы определить, кто через покаяние и веру во Христа сподобится войти в Его вечное Царство»[[3]](#footnote-3). Дело в том, что в Книге жизни записаны имена не только «истинных верующих», но и «формальных верующих». Следственный суд определит, какие имена будут оставаться в Книге жизни, а какие будут убраны.

Поэтому адвентисты провозглашают следующее предупреждение:

«Сегодня мы живём в великий День очищения. Израильтяне должны были смирять души в этот день (см. Лев. 23:27). Подобно этому, Бог призывает весь Свой народ к чистосердечному покаянию. Все желающие сохранить свои имена в Книге жизни должны восстановить свои отношения с Богом и ближними, пока длится Божий суд»[[4]](#footnote-4).

Изглаживание грехов осуществляется тем, что Бог возложит на сатану, представленному прообразом козла отпущения (Лев. 16:8-10), все грехи и отпустит его в «пустыню», что символизирует наказание сатаны во время тысячелетнего царства Христа[[5]](#footnote-5). А во время тысячелетнего царства Иисус со святыми будут не на земле, а на небесах[[6]](#footnote-6).

На каких основаниях может человек считаться «достойным» Божьего царства и вечной жизни? Согласно теологии адвентистов, спасение приобретается полностью по благодати через веру в Иисуса Христа и Его жертву на Голгофе: «Благодаря Христу Бог оправдывает и принимает нас как Своих сыновей и дочерей, избавленных от господства греха»[[7]](#footnote-7).

При этом выделяется главный признак наличия в верующем истинной, спасающей веры – соблюдение субботы, которая является «символом их искупления во Христе, знаком их освящения и верности, предвкушением вечного будущего в Божьем Царстве. Суббота — это непреходящее Божье знамение Его вечного завета со Своим народом»[[8]](#footnote-8). Дальше говорится: «Соблюдение субботы есть плод Его праведности в их оправдании и освящении, свидетельство их избавления из рабства греха и принятия Его совершенной праведности»[[9]](#footnote-9). Также говорят: «Истинный христианин соблюдает субботу и другие девять заповедей не для того, чтобы сделаться праведным», но «соблюдение (субботы) является естественным плодом праведности».

В других выдержках прямее говорится о необходимости соблюдения субботы, как признака наличия праведности по вере:

«Это символ нашего искупления во Христе, знак нашего освящения, нашей верности и предвкушения нашей вечной будущей жизни в Царстве Божьем. Суббота – это постоянное Божье знамение вечного завета между Ним и Его народом».

«Суббота отличает тех людей, которые приняли Иисуса не только как Творца, но и как Спасителя».

«Так как люди освящаются Христовой кровью (см Евр 13:12), то суббота к тому же и знак того, что верующий принимает Его кровь для прощения грехов».

«Верность Адама и Евы была испытана посредством дерева познания добра и зла, стоявшего посреди Едемского сада. Подобно этому, посредством заповеди о субботе, помещённой в центре Декалога, будет испытан на верность Богу каждый человек».

«Священное Писание открывает нам, что перед вторым пришествием весь мир будет поделён на два класса людей: верных, “соблюдающих заповеди Божии и веру в Иисуса”, и тех, кто поклоняется “зверю и образу его” (Откр. 14:12, 9). Тогда Божья истина будет возвеличена перед миром, и всем станет ясно, что покорное соблюдение седьмого дня – библейской субботы – служит доказательством верности Творцу.

«Соблюдение Божьего дня по существу становится знамением праведности по вере»[[10]](#footnote-10).

Также интересно отметить, что адвентисты считают себя Божьим «остатком», миссия которого заключается в призвании всех христиан выйти из церквей, не соблюдающих субботы, и присоединиться к вере адвентистов. Церкви, не соблюдающие субботы, являются участниками в «богоотступничестве» (см. 2 Фес. 2:3). Они попали под влияние Римско-Католической Церкви, т.е. «Вавилона великого» (Откр. 17-18), которая ввела в Церковь учение о поклонении по воскресеньям. Рим противопоставляется Церкви, представленной женщиной в Откр. 12, сохраняющей «заповеди Божьи» и имеющей «свидетельство Иисуса Христа» (Откр. 12:17), т.е. адвентистам[[11]](#footnote-11).

Адвентисты считают себя продолжением протестантской Реформации. Дело в том, что «Реформация христианской Церкви в шестнадцатом столетии была ещё далеко не полной». Поэтому, «Бог вызвал Остаток для того, чтобы продолжать остановившееся дело Реформации».

Миссия «Остатка» образно представлена в виде трёх ангелов Откровения 14:6-12. Первый вестник призывает к покаянию и вере в Спасителя Христа. Также: «Каждый должен будет сделать выбор между истинным и ложным поклонением... Весть эта направляет наше внимание к четвёртой заповеди. Она ведёт людей к истинному поклонению Творцу, к почитанию субботы, как памятника Его Творения – субботы».

Второй вестник призывает всех выйти из «Вавилона великого», который представляет собой не только Римско-Католическую Церковь, но и объединение «различных религиозных организаций, отвергших весть первого Ангела». Адвентисты говорят:

«У Бога есть дети во всех церквах этого мира, но через Церковь Остатка Он провозглашает весть, которая должна восстановить истинное поклонение Ему. Он призывает Свой народ выйти из отступнических церквей и духовно приготавливает их ко Второму пришествию Христа».

Третий же вестник предупреждает о получении начертания звери. Хотя много современных адвентистов отрицает, что поклонение по воскресеньям является начертанием зверя, из всего вышесказанного логически следует, что оно действительно считается им. Согласно вероучению адвентистов:

«Каждый человек должен избрать, кому он будет поклоняться. Если он изберёт праведность по вере, это покажет, что он участвует в поклонении, утверждённом Богом. Если же он изберёт праведность посредством дел, это засвидетельствует о его участии в поклонении, запрещённом Богом, но предписанном зверем и его образом – поклонении, утверждённом человеком».

### В. Оценка

В свете вышесказанного, как следует оценить учение адвентистов, в частности, их учения о деятельности Христа в небесном святилище и соблюдении субботы? Во-первых, надо учитывать источник этого учения. Оно возникло не в результате серьёзного изучения Божьего Слова, а вследствие неудачного предсказания пришествия Иисуса, которое Иисус Сам предупреждал не делать (Мф. 24:36).

Получается, что учение о «следственном суде» базируется на личных видениях Хирама Эдсона и Елены Уайт. Только после утверждения этого «факта» люди стали искать библейское обоснование этой доктрины. При таких обстоятельствах «приспособление» библейских текстов в соответствии с этими видениями представляло бы собой сильное искушение основателям адвентизма искажать Писание.

 Во-вторых, учение о «следственном суде» противоречит библейскому учению о совершенной искупительной работе Христа и подрывает эту основополагающую истину. Здесь приводится незаконная разделяющая линия между «прощением» грехов и их «изглаживанием». Нигде в Библии не оправдывается это различие. В Иер. 31:34 написано: «Я прощу беззакония их и грехов их уже не воспомяну более». Заметьте, что «прощение» и «забвение (изглаживание)» грехов идут вместе одновременно. А Послание к Евреям относит это обещание к верующим в Иисуса (Евр. 8:12), живущим даже в первом веке, до того, как Иисус, предположительно, «вошёл» в Святое Святых.

Другие библейские тексты свидетельствуют о полном (не каком-либо «предварительном») прощении грехов: «Как далеко восток от запада, так удалил Он от нас беззакония наши» (Пс. 102:12); «Я, Я Сам изглаживаю преступления твои ради Себя Самого и грехов твоих не помяну» (Ис. 43:25); «Ты ввергнешь в пучину морскую все грехи наши» (Мих. 7:19).

Крайне важно отметить, что когда Иисус умер на кресте, Он воскликнул «совершилось» (Ин. 19:30), и сразу «завеса в храме разодралась надвое, сверху донизу» (Мф. 27:51), указывая на то, что работа искупления была полностью совершена на кресте. Для искупления человека ничего не осталось больше делать. В добавление к этому, Новый Завет изобилует местами, говорящими о кресте, как о месте совершения нашего спасения[[12]](#footnote-12). По всему Новому Завету не встречается никакой другой вариант.

В подтверждение этому сошлёмся на Евр. 9:12: «Не с кровью козлов и тельцов, но со Своею Кровию, однажды (ἐφάπαξ) вошёл во святилище и приобрёл (εὑράμενος) вечное искупление». Сделаем здесь важное уточнение. Слово εὑράμενος (*хьюраменос*) является причастием аориста, которое, по правилам греческого языка, описывает действие, произошедшее до действия главного глагола. Поэтому более дословный перевод таков: «приобретя вечное искупление». Заметьте, что искупительная работа Христа была совершена до Его восхождения в святилище, т.е. на кресте, и имела своим результатом не только «прощение» грехов, но и «уничтожение греха жертвою Своею» (Евр. 9:26).

Также заметим, что в этом контексте не говорится об отдельном вхождении Христа в Святое Святых. В данном контексте говорится о полном совершении искупления человечества единой жертвой Христа. Слово ἐφάπαξ (*эфапакс*), переведённое выше «однажды», можно переводить «один раз, раз и навсегда»[[13]](#footnote-13), что лучше соответствует убеждению, что не нужно будет другое «дополнительное» вхождение в Святое Святых для «изглаживания» греха.

Далее, утверждение, что «изглаживание» греха осуществляется возложением грехов на сатану и его «отпущением в пустыню» полностью зиждется на символическом истолковании козла отпущения в Книге Левит. Разве можно обосновать такую вескую доктрину лишь косвенным образом? Плюс к этому, предположение, что сатана как-то поучаствует в изглаживании грехов человека, находится на гране богохульства. Искупителем является только один Божий Сын, Иисус Христос.

Как насчёт постулата, что верующие должны соблюдать субботу? Во-первых, согласимся, что принципы поклонения Богу и отдыха для человека нужны и полезны. Но Новый Завет не обязывает верующих во Христа соблюдать субботу. Надо сказать, что Иисус так поступал и так учил, но надо принять к сведению, что Он жил в переходное время, когда Ветхий Завет всё ещё был в силе. Но даже в Своё время Иисус начал показывать, что суббота будет соблюдаться по-другому (Мф. 12:1-14).

В посланиях апостолов конкретно указано, что соблюдение особенного дня для Божьего народа решается личным усмотрением каждого верующего. Павел написал: «Иной отличает день от дня, а другой судит о всяком дне [равно]. Всякий [поступай] по удостоверению своего ума» (Рим. 14:5). Далее, он предупредил о тех, кто хотел бы лишить верующего этой свободы: «Итак никто да не осуждает вас за пищу, или питие, или за какой-нибудь праздник, или новомесячие, или субботу: это есть тень будущего, а тело – во Христе» (Кол. 2:16-17). Можно также ссылаться на Гал. 4:10-11: «Наблюдаете дни, месяцы, времена и годы. Боюсь за вас, не напрасно ли я трудился у вас».

Адвентисты отвечают, что под словом «суббота» Павел имел в виду не еженедельную субботу, а те дни отдыха, помимо субботы, в которые Бог заповедал отдыхать (в частности, «первый и последний дни праздника Опресноков, день Пятидесятницы, праздник труб, День очищения, а также первый и последний день праздника кущей»[[14]](#footnote-14)). Но здесь адвентисты упускают из виду, что эти другие дни отдыха не назвали «субботой». Первые читатели данного послания однозначно поняли бы, что Павел говорит о еженедельной субботе.

В Кол. 2:17 уже указано, что суббота – тень будущего. На что именно суббота образно указывает? На этот вопрос отвечает автор Послания к Евреям. Вместе с символическим значением «покоя» в земле обетования (4:1-8), автор говорит и о символическом значении субботы: «Посему для народа Божия ещё остается субботство. Ибо, кто вошёл в покой Его, тот и сам успокоился от дел своих, как и Бог от Своих» (4:9-10). Речь идёт о приобретении спасения независимо от дел. Только когда человек «успокоился от дел своих» может он «растворить верою слышанное» (4:2), т.е. принять Евангелие.

С этим истолкованием соглашаются адвентисты. Читаем:

«Все, желающие войти в обещанный покой в вечности, “должны сначала посредством веры войти в Его духовный “покой”, покой души от греха и от своих собственных усилий и пустой надежды заслужить спасение”... Те, которые обрели этот покой, приняв спасительную благодать посредством веры в Иисуса Христа, оставили все попытки достичь праведности своими делами»[[15]](#footnote-15).

Наконец, является ли соблюдение субботы главным признаком обладания «оправданием веры»? В Божьем Слове это нигде не указано. Вместо этого, существует многократное упоминание о том, что свидетельством наличия истинной веры является любовь. Читаем:

«Ибо во Христе Иисусе не имеет силы ни обрезание, ни необрезание, но вера, действующая любовью» (Гал. 5:6)

«...услышав о вере вашей во Христа Иисуса и о любви ко всем святым» (Кол. 1:4)

«А заповедь Его та, чтобы мы веровали во имя Сына Его Иисуса Христа и любили друг друга, как Он заповедал нам» (1 Ин. 3:23).

«Покажите в вере вашей... любовь» (2 Пет. 1:5-7)

«Любовь есть исполнение закона» (Рим. 13:10).

### Г. Итоги

Современные адвентисты стараются изо всех сил представлять себя как нормальное, ортодоксальное христианское движение. Ссылаются на встречу в 1950-х годах с некоторыми представителями евангельского движения, в том числе, и Уолтером Мартином, на которой они нашли общий язык (но не полное согласие)[[16]](#footnote-16). Некоторые считают, что во многом адвентисты изменили своё вероучение по сравнению со своими исходными положениями[[17]](#footnote-17). Ведь их богослужения мало отличаются от богослужений евангельских конфессий, если вообще отличаются, и практически уже не говорится о «следственном суде»[[18]](#footnote-18). Плюс к этому, как указано во ссылках, много материалов, выше описывающих взгляды адвентистов, теперь убрано из их сайта (но причина этого удаления неизвестна).

А с другой стороны, Церковь Адвентистов Седьмого Дня никогда официально не отрекалась от своих лжеучений о приходе Христа в Святое Святых, следственном суде, роле сатаны в изглаживании грехов и необходимости соблюдения субботы как свидетельства «праведности по вере».

Известно, что в 1979 г. адвентистский проповедник Дезмонд Форд потерял своё право на служение из-за его несогласия с учением адвентистов. В то время в журнале *Аdventist Review* было опубликовано следующее заявление: «Эти основополагающие доктрины должны приниматься и держаться, и не формально, но в свете божественного водительства, данного в начале движения»[[19]](#footnote-19).

Тёрнер также обращает внимание на то, что «нынешнее руководство этого движения решительно поддержало эти ошибки, отлучив от себя тех, кто пытался провести реформы»[[20]](#footnote-20). Тёрнер приводит в пример случай, когда в 1983 г. адвентист Дезмонд Форд вместе с более чем 100 человеками были отлучены от церкви адвентистов, потому что оспаривали учение о «следственном суде»[[21]](#footnote-21).

Итак, пока адвентисты не отрекутся от этих доктрин, (а также, желательно, и других)[[22]](#footnote-22), нельзя приветствовать их в качестве подлинного христианского движения, а следует считать их еретическим культом.

1. Robertson I. What the cults believe. – Chicago, IL: Moody, 1966. – С. 63-69; Tucker R. Another Gospel. – Grand Rapids, MI: Zondervan, 1989. – P. 93-116. [↑](#footnote-ref-1)
2. Основы веры: Служение Христа в небесном святилище. https://adventist.ru/osnovy-nashej-very. Все последующие цитаты взяты оттуда. [↑](#footnote-ref-2)
3. Основы веры. (Примечание: эта цитата теперь убрана из сайта Адвентистов.) [↑](#footnote-ref-3)
4. Основы веры. (Примечание: эта цитата теперь убрана из сайта Адвентистов.) [↑](#footnote-ref-4)
5. Tucker, с. 111-112; Robertson, с. 68. [↑](#footnote-ref-5)
6. Основы веры, Тысячелетнее царство и конец греха. [↑](#footnote-ref-6)
7. Основы веры, Опыт спасения. [↑](#footnote-ref-7)
8. Основы веры, Суббота. [↑](#footnote-ref-8)
9. Основы веры, Суббота. (Примечание: последующие цитаты о Субботе теперь убраны из сайта Адвентистов.) [↑](#footnote-ref-9)
10. Shuler J. L., God’s everlasting sign. – Nashville Southern Pub Assn, 1972. – C. 94; взято из Основы веры, Суббота. (Примечание: эта цитата теперь убрана из сайта Адвентистов.) [↑](#footnote-ref-10)
11. Основы веры, Церковь, Остаток и его миссия. (Примечание: данный материал о Церкви теперь убран из сайта Адвентистов.) [↑](#footnote-ref-11)
12. См. Кол. 1:20; 2:14; 1 Пет. 2:24; Еф. 2:16. [↑](#footnote-ref-12)
13. Arndt, с. 417. [↑](#footnote-ref-13)
14. Основы веры, Суббота. (Примечание: эта цитата теперь убрана из сайта Адвентистов.) [↑](#footnote-ref-14)
15. Там же. Цитата из SDA Bible Commentary. – Rev ed. – Т. 7. – С. 420. [↑](#footnote-ref-15)
16. Turner, c. 112. [↑](#footnote-ref-16)
17. Отмечено в МакДауэлл Дж., Стюарт Д. Обманщики. – М.: Протестант, 1994. – С. 215. [↑](#footnote-ref-17)
18. Turner, c. 110. [↑](#footnote-ref-18)
19. Land G. Coping with change: 1961-1980 // Ladd G. Adventism in America. – Berrien Springs, MI: Andrews University Press, 1998. – C. 184. [↑](#footnote-ref-19)
20. Turner, c. 93. [↑](#footnote-ref-20)
21. Там же, c. 110. [↑](#footnote-ref-21)
22. А именно: сонное состояние души после смерти, уничтожение грешников после суда, опустошение земли во время тысячелетнего царства. [↑](#footnote-ref-22)